
 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

48

УДК: 910.1 
 
 
 
 
 
 
 
 

Стрелецкий В.Н. 

КОНЦЕПТ КУЛЬТУРНОГО ЛАНДШАФТА  
В МИРОВОЙ КУЛЬТУРНОЙ ГЕОГРАФИИ:  
НАУЧНЫЕ ИСТОКИ И СОВРЕМЕННЫЕ  

ИНТЕРПРЕТАЦИИ1 
Институт географии РАН, Российско-германский  
учебно-научный центр Российского государственного  

гуманитарного университета (РГГУ), Российский университет 
дружбы народов (РУДН), Московский государственный  

университет имени М.В. Ломоносова (МГУ), Россия, Москва 
 
Аннотация. В статье рассматриваются становление и эволюция пред-

ставлений о культурном ландшафте в мировой культурной географии. Проведен 
сравнительный анализ ведущих национальных школ культурно-ландшафтных 
исследований: англо-американской, французской, немецкой и российской. 
Большое внимание уделено переосмыслению концепта культурного ландшафта 
в мировой географической науке в конце ХХ – начале XXI в., а также интер-
дисциплинарным связям между культурной географией и смежными, как гео-
графическими, так и социогуманитарными, науками. 

Ключевые слова: культурная география; культурный ландшафт; культур-
ный поворот в географии; пространство и место; феноменология. 

Поступила: 06.09.2018                       Принята к печати: 20.09.2018 
 

                                           
1 © В.Н. Стрелецкий, 2019 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

49

Streletsky V.N. 
Concept of cultural landscape in cultural geography: 

Scientific background and contemporary interpretations 
Institute of Geography of the Russian Academy of Sciences, Russian-German 

Educational and Research Center of the Russian State Humanitarian  
University (RSUH), Peoples' Friendship University of Russia (RUDN),  

Lomonosov Moscow State University (MSU), 
Russia, Moscow 

 
Abstract. The paper describes the historical background and evolutionary trends 

of the concept of cultural landscape in the world cultural geography. It provides a com-
parative analysis of research into the cultural landscape conducted by the leading na-
tional scientific schools; the Anglo-Saxon (British and American), French, German and 
Russian scientific geographical national traditions are chosen as case studies. The paper 
describes the cultural turn in the world human geography and its consequences for re-
thinking the cultural landscape phenomenon. It also reveals the interdisciplinary links 
between cultural geography, other geographical and social sciences and the humanities. 

Keywords: cultural geography; cultural landscape; cultural turn in geography; 
space and place, phenomenology. 

Received: 06.09.2018                                             Accepted: 20.09.2018 
 
 

Введение 
 
Ландшафтная традиция – одна из самых давних и почтенных 

в географии. Концепция ландшафта сыграла воистину выдающую-
ся роль в развитии и географической науки в целом, и, в особенно-
сти, комплексной физической географии и частных физико-
географических дисциплин. Но ландшафтный исследовательский 
подход получил широчайшее распространение и в географии че-
ловека (в мировой Human Geography1, как она именуется в англо- 
язычной традиции), т.е. в обществоведческой «ветви» географиче-
ской науки. Ее развитие на протяжении уже многих десятилетий 
характеризуется отчетливо выраженным «культурным поворотом» 
(cultural turn); культурно-географическая проблематика занимает 

                                           
1 В нашей стране нет общепризнанного термина – аналога human geography 

(нем. Humangeographie, франц. géographie humaine) – для обозначения всей  
обществоведческой ветви географической науки; в частности, используются тер-
мины социально-экономическая география (в его широкой трактовке), общест-
венная география и др. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

50

все более важное место в научных исследованиях, а сама культур-
ная география, зародившаяся в недрах еще классической антропо-
географии, выросла в одно из ведущих и мощнейших направлений 
современной мировой географической науки. Ландшафт как пред-
метная и осязаемая среда человеческого бытия не может быть 
осознан и осмыслен вне культурного контекста, связь ландшафта и 
культуры фундаментальна и неразрывна. И не случайно именно 
концепт1 культурного ландшафта является одним из самых вос-
требованных и продуктивных в культурной географии. 

Задача статьи – обзор и анализ (в кратком и компактном, но 
при этом – интегральном и комплексном – формате) истории на-
учных представлений о культурном ландшафте, их роли в разви-
тии культурной географии и выявление важнейших трендов эво-
люции концепта культурного ландшафта на протяжении ХХ и 
XXI в. 

 
 

Формирование научных представлений  
о культурном ландшафте 

 
Ландшафт – одно из фундаментальных понятий географии, 

но истоки его иные, с географией связанные лишь косвенно. Со-
временный термин ландшафт, как известно, – калька с немецкого 
языка (Land – земля, schaft – суффикс, указывающий на совокуп-
ность, взаимосвязь, сочленение), но исходным было старогерман-
ское слово lantscaf, обозначавшее что-то вроде единой священной 
земли, территории единой паствы [Тютюнник, 2004]. Письменное 
же употребление этого слова впервые зафиксировано в документах 
Фульдского аббатства (одного из старейших в Германии, в совре-
менной земле Гессен), датируемых началом IX в.2 Впоследствии, 
уже в начале Нового времени, старогерманское слово перешло в 
нидерландский, а затем и в немецкий языки, и появилось совре-
                                           

1 В данном случае концепт – содержание понятия, смысловое значение 
термина. 

2 По версии, разделяемой рядом авторитетных историков-медиевистов, 
монахи аббатства сознательно подменили при переводе с латыни «Евангеличе-
ской гармонии» христианского богослова-апологета II в. Тациана Ассирийца ней-
тральный латинский термин regio (страна, территория, регион) неточным переве-
денным словом lantscaf (в данном случае, видимо, в смысле земли обетованной). 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

51

менное слово Landschaft. Вплоть до XIX в. термин «ландшафт» не 
имел какой-либо концептуализации в географии и использовался в 
иных сферах1. 

В научный же дискурс термин «ландшафт» был введен ве-
ликим немецким ученым-энциклопедистом Александром фон 
Гумбольдтом (1769–1859) в его знаменитом труде «Картины при-
роды» [Humboldt, 1808]. Его современник, другой выдающийся 
немецкий географ, Карл Риттер (1779–1859), развивая сравнитель-
ный метод, подошел к представлению о ландшафте как о едином 
целом. До начала XX в. именно так ландшафт и понимался – как 
системное целое, включающее в себя как природные, так и куль-
турные феномены; так он трактовался, в частности, в классической 
антропогеографии [Стрелецкий, 2009]. У ученых-географов не 
возникало мотиваций к дифференциации понятий, к делению 
ландшафтов на природные и культурные. Но в XX в. представле-
ние о культурном ландшафте оказалось востребованным в науч-
ном описании мира, и уже на исходе первой четверти прошлого 
столетия возникают крупные научные школы и направления куль-
турно-ландшафтных исследований. 

Родоначальником термина «культурный ландшафт» (нем. 
Kulturlandschaft) был немецкий географ О. Шлютер (1872–1959), 
который в начале ХХ в. ввел этот термин в научный оборот, про-
тивопоставив культурный ландшафт естественному, первозданно-
му ландшафту («Urlandschaft»). О. Шлютер трактовал культурный 
ландшафт как материальное единство природных и культурных 
объектов, доступных восприятию человека, которому и отводил 
ключевую роль в его (культурного ландшафта) генезисе [Schlüter, 
1920, S. 213–214]. Впоследствии, уже после Второй мировой вой-
ны, данная антропоцентристская установка в работах немецких 

                                           
1 Подробнее см. во многих ранее опубликованных работах. В частности, 

Д. Косгроув дает краткий обзор предыстории этого географического понятия в  
изобразительном искусстве Западного мира – пейзажной (ландшафтной) живописи 
[Cosgrove, 1984]; Ю.Г. Тютюнник прослеживает перипетии термина «ландшафт» в 
истории государственного строительства, территориально-политического устройст-
ва и самоуправления в Германии и ее территориальных княжествах с раннего Сред-
невековья до Нового времени – еще до того, как он был «освоен» в географической 
науке [Тютюнник, 2004]; В.Н. Калуцков провел сравнительный анализ истории 
«донаучных» представлений о ландшафте в сфере политики, живописи и романти-
ческой литературы [Калуцков, 2008]. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

52

социо- и культур-географов была значительно усилена: основное 
внимание стало уделяться изучению тех элементов культурного 
ландшафта, которые непосредственно отражали особенности и 
специфику деятельности социальных групп, конкретных террито-
риальных общностей людей, как правило, в пределах локальных, 
очень небольших пространств – местностей (Ortlichkeit). 

Последующая эволюция концепции культурного ландшафта 
в немецкой географии имела целый ряд особенностей; можно вы-
делить несколько научных традиций, обусловивших специфику 
теоретических представлений о культурном ландшафте именно 
среди немецких ученых [Стрелецкий, 2003]. Во-первых, это полу-
чившая большое распространение именно в Германии традиция 
трактовки географии как ландшафтоведения вообще (Landschaft-
skunde). Многие немецкие географы – в их числе О. Шлютер, 
Л. Вайбель, Х. Лаутензак, Й. Шмиттхюзен, З. Пассарге, Э. Банзе 
и др. – считали понятие «ландшафт» ключевым для географии и 
полагали, что именно распространение ландшафтов по земной по-
верхности является главным объектом изучения географической 
науки; ряд из них вообще не видел принципиальной разницы меж-
ду географией («Geographie»), общим землеведением («Erdkunde») 
и ландшафтоведением («Landschaftskunde»). Поэтому отнюдь не 
удивительно, что сам термин «культурный ландшафт» появился 
именно в Германии и лишь позднее был заимствован из немецкой 
географии другими национальными школами. 

Вторая важнейшая научная традиция, повлиявшая на фор-
мирование представлений о культурном ландшафте в немецкой 
географии, – хорологическая. Она восходит к идеям Иммануила 
Канта (1724–1804), еще в конце XVIII в. обосновавшего принци-
пиальные различия между науками сущностными, хронологиче-
скими и хорологическими; к числу последних и была отнесена 
(физическая) география, преподававшаяся им в Кёнигсбергском 
университете [Kant, 1802]. И в дальнейшую разработку хорологи-
ческой концепции решающий вклад внесли именно немецкие уче-
ные. Еще в середине XIX в. Карлом Риттером, одним из основопо-
ложников школы сравнительной географии и автором термина 
«землеведение» [Риттер, 1856; и др.], фактически были сделаны 
первые шаги в направлении культурно-географического райони-
рования; хотя сам автор и не использовал подобной терминологии, 
он тщательнейшим образом описывал традиции, быт, культуру и 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

53

нравы народов, населявших разные области и провинции отдель-
ных стран и частей света. 

В трудах Альфреда Геттнера (1859–1941) хорологическая 
концепция приобрела, по сути, свой завершенный и канонический 
вид. Главное в географии, по Геттнеру, – познание земной поверх-
ности в ее пространственных различиях [Геттнер, 1930]; при этом 
на первый план в его трактовке хорологии выдвигаются уже не 
размещение объектов и даже не «заполнение» пространства зем-
ным «веществом» как таковое, но прежде всего пространствен-
ные отношения на земной поверхности, пространственные соче-
тания и связи предметов и явлений, структурные характеристики 
индивидуальных районов (местностей). Имея в виду влияние 
А. Геттнера на развитие культурно-ландшафтной концепции, 
важно подчеркнуть три обстоятельства. Во-первых, пространст-
венные связи предметов и явлений на земной поверхности им 
мыслились как ландшафтные; иными словами, для немецкого уче-
ного ландшафтный дискурс совершенно не исключал пространст-
венного: главное в ландшафте, по Геттнеру, – пространственная 
связность его элементов. Во-вторых, к системам географических 
объектов А. Геттнер относил и человеческое общество, в своей 
пространственной дифференциации «вписанное» в ландшафт. 
В-третьих, особый акцент на задаче постижения пространствен-
ных культурных различий на земной поверхности выдвигает рай-
онирование культуры в число приоритетных и ключевых геогра-
фических тем и дает важный импульс развитию концепции 
регионализма в культурной географии [Геттнер, 1925]. По Геттнеру, 
уникальные сочетания разных объектов и явлений на определен-
ных территориях и порождают региональное культурно-ланд- 
шафтное разнообразие, формирование самобытных культурно-
географических хоросов (районов, стран, пространств). 

Вполне закономерно, что именно в Германии представление 
о географии как о науке, призванной изучать земную поверхность 
во всем многообразии ее пространственных различий, закрепилось 
наиболее прочно и стало разделяться подавляющим большинством 
исследователей. Данное обстоятельство в огромной степени пре-
допределило своеобразие работ немецких авторов по культурно-
му ландшафту, в которых, как правило, четко прослеживается хо-
рологический метод исследования; очень характерны тщательное, 
педантичное прописывание мельчайших пространственных разли-



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

54

чий. Именно в Германии (еще учениками О. Шлютера) были вы-
полнены пионерские работы по культурно-ландшафтному рай-
онированию, в том числе на микрогеографическом уровне. 

Наконец, одной из важнейших (с точки зрения ее влияния на 
становление национальной школы культурно-ландшафтных ис-
следований) является великая традиция классической немецкой 
антропогеографии. Здесь в первую очередь следует назвать ан-
тропогеографическую школу Ф. Ратцеля (1844–1904), в фокусе 
внимания которой не только находились вопросы влияния при-
родных факторов на историю разных народов, но и подробно опи-
сывались распространение локальных и региональных комплексов 
культуры по земному шару и роль исторических контактов в фор-
мировании культуры народов – в неразрывной связи с ландшафт-
ными особенностями соответствующих территорий [Ratzel, 1882, 
1891; Ратцель, 1902, 1903–1906]. 

В целом пространственные взаимосвязи и сочетания, причинно-
следственные отношения, взаимообусловленность явлений природы 
и социума рассматриваются в Германии как основание целостности 
ландшафта. Немецкая географическая наука и сложившееся в кругу 
германских ученых представление о ландшафте (с особым внима-
нием к его природному базису) оказали огромное влияние на разви-
тие культурно-ландшафтных исследований в России. 

Во Франции истоки культурно-ландшафтных исследований 
следует искать в трудах ученых знаменитой национальной школы 
«географии человека» Поля Видаля де ла Блаша (1845–1918) и его 
последователей (Ж. Брюн, А. Деманжон, Л. Галлуа, П. Деффонтен 
и др.), хотя сам термин «культурный ландшафт» во Франции по-
лучил распространение значительно позже, чем в Германии и в 
США. Именно в трудах представителей этой замечательной плея-
ды французских географов оформились научные представления о 
национальном пейзаже / ландшафте [Vidal de la Blache, 1922; 
и др.]. П. Видалем де ла Блашем были сформулированы важней-
шие принципы географического поссибилизма, на несколько деся-
тилетий ставшего методологической основой развития не только 
французской, но всей западной географии. 

Кроме того, исключительно сильной стороной французских 
антропогеографов всегда был геоисторический синтез, особо тес-
ная «смычка» между историей и географией; последовательно ис-
торико-географический подход к ландшафту еще в начале ХХ в. 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

55

выгодно отличал французских ученых от представителей многих 
других европейских и мировых научных школ; ведущие француз-
ские историки первой половины ХХ в., представители знаменитой 
школы «Анналов» – Марк Блок (1886–1944) и Люсьен Февр (1878–
1956) были также широко вовлечены в региональные и географи-
ческие исследования и уделяли в своих работах немалое внимание 
(преимущественно сельским) ландшафтам и феномену ландшафт-
ного разнообразия в тесной связи с историко-культурными про-
цессами и явлениями. 

Со второй половины 1920-х годов предмет исследований 
французских антропогеографов расширяется, культурный ланд-
шафт наполняется гуманистическим содержанием, в него включа-
ются социальные категории, такие как образ жизни и среда обита-
ния человека. И в последующем, на протяжении всего ХХ в., 
характерной особенностью французской национальной школы бы-
ло приоритетное внимание к исследованию духовных, нематери-
альных процессов в формировании ландшафта. 

Тем не менее первая крупная научная школа исследователей 
культурного ландшафта, получившая мировое признание, возник-
ла не в Германии и не во Франции, но в США в 1920-е годы. Это 
была научная школа, созданная на базе университета в Беркли 
(Калифорния), которую возглавил Карл Зауэр (1889–1975).  
В 1925 г. была опубликована его работа «Морфология ландшафта» 
[Sauer, 1925], ставшая своего рода программным манифестом 
культурно-ландшафтного направления не только в американской, 
но и в мировой географической науке. Зауэровская концепция 
культурного ландшафта имеет в значительной степени немецкие 
корни (а сам К. Зауэр был выходцем из семьи немецких иммигран-
тов), причем научные разработки немецкой школы, О. Шлютера и 
его последователей, а также французских антропогеографов оказа-
ли большое влияние на формирование его концепции культурного 
ландшафта. По К. Зауэру, культурный ландшафт – это территория, 
которую в течение определенного исторического периода населяла 
группа людей – носителей специфических культурных ценностей, 
отличающаяся характерной взаимосвязью природных и культур-
ных форм. Культура интерпретируется американским ученым как 
активное начало во взаимодействии с природной средой, природ-
ный ареал – как посредник («фон») человеческой деятельности, а 
культурный ландшафт – как результат их контакта. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

56

Традиция Берклийской школы оказалась настолько мощной, 
что зауэровский подход определял характер культурно-ландшафтных 
исследований (а вместе с таковыми и мейнстрим американской  
Cultural Geography) на протяжении нескольких десятилетий ХХ в.; 
большую популярность идеи К. Зауэра получили еще до Второй 
мировой войны и в континентальной Европе. Квинтэссенция дан-
ного подхода – антропоцентризм и пришедший на смену геогра-
фическому детерминизму и неоэнвайронментализму культурный 
детерминизм: культура трактуется как важнейшая движущая сила, 
формирующая «морфологию» (в зауэровском смысле) земной по-
верхности. Соответственно, внимание исследователя концентри-
руется на привнесенное в природный ландшафт рукотворное нача-
ло, делается акцент на изучении «внешнего» облика ландшафта, 
факторов и конкретных, «осязаемых» результатов его трансформа-
ции (систем землепользования, форм поселений, архитектурных 
объектов, коммуникаций и др.) [Salter, 1971; Jordan, Rowntree, 1982]. 

Вместе с тем научные разработки зауэровской школы на 
протяжении всего ХХ в. подвергались резкой критике со стороны 
многих авторитетных географов, причем еще задолго до начала так 
называемого гуманистического и феноменологического поворота  
в мировой географической науке в последней четверти прошло-
го столетия. Так, еще в конце 1930-х годов против исследова- 
тельской методологии Берклийской школы и ее понятийно-
терминологического аппарата резко выступил один из ведущих 
американских географов Ричард Хартшорн (1899–1992). Его глав-
ной мишенью стал ключевой постулат теоретических разработок 
К. Зауэра – акцент на «территориальную морфологию» культурно-
го ландшафта, трактовка последнего как пространственного ареа-
ла. Подчеркивая свою приверженность хорологическим идеям, 
Р. Хартшорн вместе с тем считал географию наукой чисто идео-
графической, призванной описывать множество районов (местно-
стей), каждый из которых – сугубо индивидуален и неповторим, 
будучи при этом чисто ментальным конструктом [Hartshorne, 1939, 
p. 253]. В этой связи, отмечал Р. Хартшорн, «ландшафт» К. Зауэра 
(«landscape») неотличим от «района / региона» («region»), поэтому 
исследовательская методология «берклийцев» не имеет, по его 
мнению, научной перспективы. Позднее, в 1950–1960-е годы, в 
период публикационного пика культурно-ландшафтных работ за-



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

57

уэровской школы, их много критиковали за излишний сциентизм, 
позитивизм, культурный детерминизм. 

 
 

Эволюция концепта культурного ландшафта 
в мировой географической науке во второй половине ХХ в. 

 
Во второй половине ХХ в. концепт культурного ландшафта 

в мировой географической науке претерпевает огромную транс-
формацию. Начиная примерно с рубежа 1960–1970-х годов в за-
падной географии происходит пересмотр многих устоявшихся 
традиций, меняются подходы к постановке и решению фундамен-
тальных теоретико-методологических проблем, претерпевают су-
щественные изменения принципы и философские основания, на 
которых строилось «здание» прежней географии [Стрелецкий, 
2002]. Многие корифеи западной географии – Д. Смит, П. Хаггет, 
Д. Харви – отходят от принципов сциентизма и позитивистской 
философии. Важным следствием этих сдвигов стали общая гума-
нитаризация географических знаний и разворот географической 
науки в сторону социальной и антропокультурной проблематики. 

Переосмысление концепта культурного ландшафта в разных 
национальных школах имело свои особенности. В англосаксон-
ской и особенно в американской географии широкое распростра-
нение получили образно-символические трактовки культурного 
ландшафта [Lowenthal, 1972, 1975; Cosgrove, 1984], гуманитарно-
географические интерпретации среды обитания (в том числе и го-
родской) как «места человека» [Tuan Yi-Fu, 1974; и др.], феноме-
нологический подход как способ работы для выявления и описа-
ния смысловых значений между сознанием и наблюдаемыми в 
культурном ландшафте артефактами [Relph, 1981; Daniels, 1993; 
Mitchell, 2002]. 

С другой стороны, в современной американской культурной 
географии нашла свое отражение также давно укоренившаяся и 
восходящая еще к Р. Хартшорну традиция отождествления поня-
тий «район» и «ландшафт», в связи с чем культурные ландшафты 
зачастую фактически интерпретируются как культурные районы. 
Важный толчок подобной реконцептуализации дало выдвижение 
на первый план в американской культурной географии проблема-
тики так называемых вернакулярных районов – т.е. районов, выде-



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

58

ляемых самими жителями данной территории (иногда их называют 
также «обыденными районами»). Вернакулярные районы (от анг-
лийского слова vernacular – местный, свойственный той или иной 
местности; родной; туземный; народный) существуют в самосоз-
нании местного населения; они редко совпадают в своих границах 
с районами – единицами административно-территориального деле-
ния, но всегда имеют самоназвание и воспринимаются местными 
жителями как культурная территориальная целостность. Наиболее 
крупные работы американских географов по выявлению и описа-
нию вернакулярных районов были выполнены в 1960–1970-е годы. 

В конце ХХ в. «коллекторский» и исследовательский инте-
рес к вернакулярным районам в западной, в том числе американ-
ской, географии снизился; по подсчетам американских географов, 
уже с начала 1990-х годов существенно сократилось и число по-
священных им публикаций. Одновременно изменилась и сама 
трактовка вернакулярных районов, которые все более стали ассо-
циироваться с запечатленным в сознании местных жителей обли-
ком местностей, наделенных специфическими географическими и 
культурными особенностями. Соответственно, с конца ХХ в. тер-
мин «вернакулярный район» стал все более вытесняться понятием 
«вернакулярный ландшафт» (vernacular landscape), обращенным 
как к социогуманитарному дискурсу локальной идентичности, так 
и к возрождаемым традициям зауэровской школы; одним из пер-
вых ученых, употребивших термин «вернакулярный ландшафт», 
был классик американской культурной географии Вильбур Зелин-
ски (1921–2013), любимый ученик Карла Зауэра [Zelinsky, 1980]. 
Вернакулярные ландшафты – плоть от плоти народной культуры, 
при этом культуры массовой; они существуют не в умах исследо-
вателей, а внутри социума, воспринимаются и осознаются самими 
жителями, причем осознаются на уровне именно территориальной 
общности людей [Jackson, 1984]. 

В немецкоязычной науке в период после Второй мировой 
войны на первый план в изучении культурных ландшафтов выдви-
нулась западногерманская культурная география (Kulturgeographie), 
в ФРГ позиционирующая себя в роли своего рода наследницы 
классической антропогеографии [Wirth, 1969; Wöhlke, 1969; Egli, 
1975]. Вместе с тем в послевоенный период изучению процессов 
формирования культурных ландшафтов стало уделяться огромное 
внимание и в немецкой социальной географии (Sozialgeographie). 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

59

Разворот последней в сторону культурно-ландшафтной проблема-
тики связан прежде всего с именем австрийского и немецкого гео-
графа Ханса Бобека (1903–1990), в работах которого изложены 
важнейшие принципы и методологические установки «обновлен-
ной» социальной географии. По Х. Бобеку, одна из трех главных 
задач социальной географии состоит в выявлении «социальных 
сил», формирующих ландшафты Земли, и конкретных результатов 
их воздействия, материализованных в культурных ландшафтах 
[Bobek, 1948, s. 120; Bobek, Schmitthüsen, 1949, s. 112–113]. 

Первостепенное значение культурно-ландшафтные исследо-
вания приобрели в работах представителей так называемой «мюн-
хенской школы» социальной географии [Hartke, 1956, 1959; Ruppert, 
1959; Ruppert, Schaffer, 1969], в которых особое внимание стало 
уделяться методикам дефиниции, демаркации и типологии социаль-
ных групп – «творцов» культурного ландшафта. Социальные, или – 
в терминологии некоторых представителей мюнхенской школы – 
социально-географические группы, охватывают совокупности  
индивидов, отличающиеся однотипным поведением в пределах кон-
кретного географического контура и ландшафтного комплекса 
[Leng, 1973]. В 1960–1970-е годы западногерманскими социогео-
графами были предложены и многие индикаторы диагностики и 
оценки деятельности территориальных сообществ людей в соци-
альном пространстве и ее проявлений в культурном ландшафте. 

В период послевоенного раскола страны углубились (отчасти 
существовавшие и в предыдущие десятилетия) различия в харак-
тере и тенденциях развития культурно-ландшафтных исследова-
ний в Западной и Восточной Германии. Если в ГДР ландшафтове-
дение все более ориентировалось на естественно-научные образцы, 
то в Западной Германии, особенно с рубежа 1970–1980-х годов, 
происходит (со сравнительно небольшим временным промежут-
ком) переосмысление концепта культурного ландшафта по сцена-
рию, в целом схожему с той трансформацией, которая отмечалась 
и в странах англосаксонской культурной традиции. После объеди-
нения ФРГ и ГДР эти различия отнюдь не исчезли, хотя значи-
тельный приток в восточногерманские университеты коллег-
географов, профессоров из западных земель несколько их сгладил. 

Из крупных национальных культурно-ландшафтных школ 
преемственность по отношению к «классическому» наследию в 
наибольшей мере сохранила французская. Не случайно современ-



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

60

ную французскую культурную географию отличает особо береж-
ное отношение к традициям как школы П. Видаля де ла Блаша 
(своей прямой «прародительницы»), так и смежной, исторической 
школы «Анналов», представители которых с разных сторон ус-
пешно продвигали теоретические идеи, да и саму научную практи-
ку геоисторического и культурно-ландшафтного синтеза. Именно 
в этих традициях, с глубоким вниманием к вопросам культурно-
ландшафтного разнообразия, в конце ХХ в. был написан такой ка-
питальный труд, как «История французского ландшафта» патри-
арха французской географии Ж.-Р. Питта [Pitte, 1994]. Вместе с 
тем – и в этом можно видеть определенный парадокс, теоретиче-
ские представления французских географов о культурном ланд-
шафте испытали мощное «облучение» со стороны современной 
социально-культурной антропологии, гештальт-психологии, а так-
же постмодернистской философии, причем в огромной степени – со 
стороны «своих», французских мыслителей. Так, большое влияние 
на развитие французской культурно-ландшафтной школы второй 
половины ХХ – начала XXI в. оказали труды М. Фуко (1926–1984) 
и постструктуралистов, в том числе Ж. Делёза (1925–1995) и 
Ж. Деррида (1930–2004); постструктурализм задал идейные рамки 
трактовки ландшафта как «социального конструкта» [Lefebvre, 
1974], разделяемой многими современными французскими куль-
тур-географами. Как отмечал в свое время М. Фуко [Foucault, 
1980], именно систематизация пространственных представлений, 
способов «территориализации мысли», пространственной само-
идентификации людей маркируют общее для современной фило-
софии и теории географической науки «проблемное поле». 
Ж. Делёз и его коллега, соавтор многих совместных с ним книг, 
Ф. Гваттари (1930–1992) в центр своей концепции так называемой 
геофилософии (или философии пространства) поставили вопросы 
пространственной организации ментальной деятельности, ее от-
ношения к территории, месту и ландшафту [Делёз, Гваттари, 
1998]. Культур-ландшафтоведение во Франции, подчеркивает ве-
дущий современный французский культур-географ Поль Клаваль, 
в 1990–2000-е годы в полной мере испытало на себе влияние но-
вых теоретических подходов, фокусирующих внимание на фено-
мене «ментальных пространств» [Claval, 2003]. 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

61

Культурный ландшафт в трудах российских ученых: 
Отечественные традиции и мировой контекст 

 
В нашей стране термин «культурный ландшафт» впервые 

появляется еще в работах Л.С. Берга (1876–1950), одного из осно-
вателей отечественного ландшафтоведения, последователя и уче-
ника В.В. Докучаева [Берг, 1915]. Выдающийся российский гео-
граф В.П. Семенов-Тян-Шанский (1870–1942), современник 
Л.С. Берга, избегал немецкоязычного термина «ландшафт», но 
именно он (в своей знаменитой и пронизанной антропогеографи-
ческими мотивами книге «Район и страна») предложил типологию 
ландшафтов по характеру их освоения; он называл их, как извест-
но, франкоязычным словом «пейзаж» и выделял наряду с девст-
венными, дичающими и прочими пейзажами также и культурные 
пейзажи [Семёнов-Тян-Шанский, 1928]. В целом можно сделать 
вывод, что отечественные географы в дореволюционный и ранне-
советский периоды вели культурно-ландшафные исследования в 
том же русле, что и их западные коллеги (преимущественно не-
мецкой и французской национальных школ), и синхронно с ними. 

Однако уже к концу 1920-х годов богатейшие традиции доре-
волюционной русской антропогеографии начинают постепенно  
утрачиваться и вскоре фактически предаются забвению. С 1930-х го- 
дов наблюдается интенсивная политизация наук, особенно обще-
ственно-гуманитарного профиля, жестко контролируются научные 
исследования с социокультурной проблематикой. Отечественное 
ландшафтоведение надолго ушло из антропокультурного дискур-
са, избрав в качестве ключевого термина понятие природного 
ландшафта и весьма преуспев в его исследовании и картографиро-
вании (Н.А. Гвоздецкий, Н.А. Солнцев, А.Г. Исаченко). В послево-
енные годы появился термин «антропогенный ландшафт» (концеп-
туально он был разработан Ф.Н. Мильковым в 1970-е годы), 
обозначающий географический ландшафт, сформировавшийся под 
решающим воздействием человеческой деятельности. Культурный 
же ландшафт многими советскими физико-географами также рас-
сматривался в безоценочном смысле как овеществленный резуль-
тат преобразования человеком природного ландшафта и как тако-
вой фактически отождествлялся с антропогенным ландшафтом. 
Позднее, уже в позднесоветскую эпоху, появилась также трактовка 
культурного ландшафта в оценочном смысле, т.е. как одной из 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

62

разновидностей антропогенного ландшафта; при оценочном под-
ходе культурный ландшафт – это «хороший», «облагороженный», 
гармоничный антропогенный ландшафт, созданный целенаправленно 
и устроенный целесообразно, отличающийся высоким бонитетом1, 2. 
Однако, при всех нюансах разных трактовок, отечественные физи-
ко-географы включали в понятие «культурный ландшафт», главным 
образом, его природную, измененную человеком, первооснову и 
искусственные сооружения – объекты материальной культуры. Эта 
же точка зрения нашла понимание и поддержку и в советской эко-
номической географии [Саушкин, 1946 и др.]. Широко укоренены 
такие воззрения на культурный ландшафт и в постсоветской России, 
в первую очередь среди современных физико-географов. К гумани-
тарным аспектам раскрытия концепта культурного ландшафта бли-
же Б.Б. Родоман, который ввел в научную и проектную практику 
ряд новых категорий, в частности понятие поляризованного куль-
турного ландшафта [Родоман, 2002; и др.]. 

Одним из следствий возрождения российской культурной 
географии, начавшегося с конца прошлого века, когда за рубежом 
ведущие национальные культурно-географические школы уже не 
только давно сложились, но и претерпели значительную эволю-
цию, стало существенное переосмысление феномена культурного 
ландшафта; в интерпретациях последнего уже с рубежа 1980–
1990-х годов наметился очевидный разворот в сторону его пони-
мания как результата сотворчества человека, природы и культу-
ры3. С самого начала 1990-х годов российские культур-географы 
стремились как бы наверстать, казалось бы, безнадежно упущен-
ное за десятилетия идеологической «зашоренности», когда куль-

                                           
1 Боните́т (от лат. bonitas – добротность, высокое качество) – количествен-

ный показатель, отражающий реальное или потенциальное качество природных 
объектов (животных, растений, почв), определяющий их экономическую ценность. 

2 Характерные черты культурного ландшафта, по А.Г. Исаченко [Исачен-
ко, 1991], – рациональное земле- и природопользование, высокие эстетические и 
функциональные качества, наличие ценных элементов природного и культурного 
наследия.  

3 Детальный обзор большого массива научных работ в отечественном 
культурном ландшафтоведении выходит за рамки данной статьи; о современных 
российских исследованиях культурных ландшафтов см., в частности, ранее опуб-
ликованные работы [Рагулина, 2004; Стрелецкий, 2008; Калуцков, 2008; Каган-
ский, 2009; Кулешова, Стрелецкий, 2017; и др.].  



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

63

тура трактовалась как нечто вторичное, производное по отноше-
нию к экономическому базису. Но характерно, что при всей зна-
чимости мировоззренческой «прорывности» такого разворота, 
отечественные культур-географы, обратившиеся к тематике куль-
турного ландшафта, продолжали следовать в огромной степени, 
если не в первую очередь, богатым отечественным научным тра-
дициям и методологическим принципам географических исследо-
ваний, закрепленным в предшествующие десятилетия советской и 
даже досоветской эпох. 

Именно на мощном фундаменте научных традиций отечест-
венной географии сформировалась концепция культурного ланд-
шафта Ю.А. Веденина (часто обозначаемая как «информацион-
ная», или «ноосферная»), еще в 1990-е годы ставшая своего рода 
«визитной карточкой» культурно-ландшафтных исследований в 
России, проводимых с позиций уже не физической, но культурной 
географии. По Ю.А. Веденину, культурный ландшафт – это фено-
мен ноосферный, «целостная и территориально локализованная 
совокупность вещества, энергии и информации, сформировавшихся 
в результате спонтанных природных процессов, преобразовательной 
и интеллектуально-созидательной деятельности людей» [Веденин, 
1990, с. 6]. Представление о том, что культура входит в ландшафт 
через потоки энергии и информации, исследовательский подход к 
культурному ландшафту как к системе, его подчеркнуто интегратив-
ная (но при этом и последовательно структурно иерархизированная) 
концептуализация, выдвижение на первый план дискурса «опорного 
каркаса» культурного ландшафта1 – все эти атрибуты авторского 
подхода можно интерпретировать в методологическом ключе как 
следование глубоко укорененным национальным традициям оте-
чественной географической науки – не только дореволюционной 
(русской антропогеографической школы), но и, конечно же, совет-
ской (в некоторых аспектах – как их своего рода переоткрытие и 
переосмысление). Отсюда и акцент в концепции Ю.А. Веденина на 
четком структурном «разведении» «природного» и «культурного» 
слоев культурного ландшафта, материальной и духовной куль- 

                                           
1 Ср. с хорошо известными теоретическими разработками об опорном кар-

касе расселения в советской социально-экономической географии, с представле-
ниями об экологическом каркасе территории и др. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

64

туры1, новационной и традиционной культуры, «культурного на-
следия» и «живой» культуры. В РНИИ культурного и природного 
наследия им. Д.С. Лихачёва (более 20 лет возглавлявшегося 
Ю.А. Ведениным) был создан уникальный творческий коллектив, 
работавший на стыке самых разных социогуманитарных, культур-
но-ландшафтных и культурно-географических исследований; при 
этом Институт Наследия стоял в нашей стране фактически у исто-
ков культурно-ландшафтного районирования [Веденин, 2004; Ту-
ровский, 1998; и др.], исследований в области географии искусства 
(и даже роли искусства и вообще духовных факторов в формиро-
вании культурных ландшафтов) [Веденин, 1997; География искус-
ства, 1994–2011], а также прикладных исследований с фокусиров-
кой на решении практических задач, в связи со включением 
культурных ландшафтов в руководящие документы ЮНЕСКО по 
применению Конвенции о всемирном наследии2. Ноосферная кон-
цепция Ю.А. Веденина получила за рубежом довольно широкую 
известность, но при этом не имеет, строго говоря, явных аналогов 
в теории и методологии культурно-ландшафтных исследований, 
проводимых за пределами России (и некоторых других постсовет-
ских стран). 

Другое направление культурно-ландшафтных исследований, 
получившее приоритетное развитие в постсоветской России, ак-
туализирует, в первую очередь, наследие «классической» культурной 
географии периода ее расцвета (в том числе традиции зауэровской 
школы). Характерные черты этого направления – интерпретация 
культурного ландшафта как местности, облик которой определяет-
ся конкретной территориальной социокультурной группой, ее за-
селившей и осваивавшей в течение продолжительного времени; 
опора на средовой подход; особое внимание к тем особенностям 
культурного ландшафта, в которых отражается специфика местного 
сообщества. Перекличка с идеями Зауэра здесь очевидна, и сим-
птоматично, что их влияние на культурно-ландшафтные исследо-
вания в России стало весомым с конца ХХ в., как раз в то время, 
                                           

1 Четкое разграничение «материальной» и «духовной» культуры было од-
ним из главных постулатов советской культурологии, но в современной мировой 
социально-культурной антропологии данный тезис мало кем разделяется; стара-
ются избегать столь жесткого разграничения и зарубежные культур-географы. 

2 Подробнее см. в ранее опубликованных работах [Культурный ландшафт, 
2004; В фокусе наследия, 2017; и др.]. 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

65

когда, например, в самих странах Запада культурная география (и ее 
культурно-ландшафтная «ветвь») существенно пересматривает за-
уэровское наследие, методологически диверсифицируется и по не-
которым позициям отчасти дистанцируется от научных принципов 
и заветов мэтра-основоположника. 

В нашей стране наиболее последовательно данный научный 
подход представлен в концепции этнокультурного ландшафтове-
дения В.Н. Калуцкова [Калуцков, 2000, 2008; и др.]. Закономерно, 
что это научное направление стало одним из ключевых в России – 
стране с исключительно сложным этническим составом населения, 
в которой этнические различия выступают особо значимым, пер-
востепенным фактором культурно-географической дифференциа-
ции пространства. По В.Н. Калуцкову, этнокультурное ландшаф-
товедение – это «комплексная дисциплина, предметом которой 
является этнокультурное освоение ландшафтов Земли, включая 
вопросы отражения природных ландшафтов в культуре, развития 
культурных ландшафтов и освоения ландшафтных диалектов» 
[Калуцков, 2008, с. 315]. Внимание при этом подходе фокусирует-
ся на культуре местного сообщества, рассматриваемой в нераз-
рывной связи с природными ландшафтами (выполняющими роль 
естественных ниш ее генезиса и развития), этничностью и харак-
тером традиционного природопользования. Близки к данному на-
правлению и работы петербургского географа А.А. Соколовой, 
формирующие своеобразный сегмент лингво-этнокультурно-
ландшафтных исследований: любой этнос, как подчеркивает этот 
автор, семантически осваивает ландшафт, именует его составляю-
щие, особенности, процессы, тем самым создавая диалектные об-
разы ландшафта [Соколова, 2007; и др.]. 

Этнокультурная проблематика ландшафта обстоятельно рас-
сматривается также в фундаментальной монографии М.В. Рагулиной 
[Рагулина, 2004], в которой этнокультурный ландшафт осмысливает-
ся как органичный синтез территории, деятельности, образного вос-
приятия и среды обитания. Вторая часть этой книги специально по-
священа методам культурно-географического регионального синтеза 
и их апробации на конкретном сибирском материале; особенно 
большое внимание исследователь уделяет этноэкологическим факто-
рам этнического природопользования, ритмике освоения этноланд-
шафтов и пространственно-временной пульсации в жизнедеятельно-
сти кочевых культур, структурным особенностям этнокультурных 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

66

ландшафтов некоторых сибирских народов (эвенков, тофаларов, бу-
рят). Следующая книга того же автора ставит задачу интегрального 
культурно-ландшафтного синтеза в соразвитии человека, ландшафта 
и культуры, что предполагает, как пишет М.В. Рагулина во введении 
к своей работе, формирование скоординированной теоретической 
модели, которая позволила бы инкорпорировать каждый конкретный 
подход, не упрощая его и не подгоняя под общую схему [Рагулина, 
2015, с. 11–12]. 

В меньшей степени нашел отражение в разработке концепта 
культурного ландшафта в нашей стране разворот в сторону фено-
менологии, оказавшей, как уже отмечалось выше, огромное влия-
ние на развитие так называемой «новой» культурной географии в 
странах Запада. Несомненно, в этом проявились негативные по-
следствия многодесятилетнего «отрыва», дистанцированности 
отечественной географии на протяжении большей части ХХ в. не 
только от мировой Cultural Geography с ее плюрализмом мировоз-
зренческих установок и методологических парадигм, но и от  
обширного междисциплинарного проблемно-исследовательского 
поля социогуманитарных наук в целом. При этом важно отметить, 
что в отличие от отечественной географии русская философия Се-
ребряного века (в лице многих ее ведущих представителей – в част-
ности, Г.Г. Шпета, Г.П. Федотова, Л.И. Шестова) как раз не прошла 
мимо зародившейся еще в самом начале прошлого столетия фено-
менологии, в том числе испытала и заметное влияние работ 
Э. Гуссерля (особенно геттингенского периода). Статья-манифест 
Ф.А. Степуна «К феноменологии ландшафта», опубликованная в 
далеком 1912 г. в журнале-альманахе «Труды и дни» (знаменитом 
двухмесячнике издательства «Мусагет»), стала, возможно, первым 
опытом феноменологического «прочтения» ландшафта в отечест-
венной традиции [Степун, 1912]; не будучи профессиональным 
географом, но попытавшись осмыслить онтологическую связь ме-
жду освоением пространства тем или иным народом и «духовным 
обликом представляемой им культуры», Федор Степун смог про-
вести блестящее сравнение российского и западноевропейского 
ландшафта сквозь призму ценностей, духа и стилей русской и за-
падной культур. Но уже в 1920-е годы ощутимый удар был нане-
сен как по отечественной философии, так и антропогеографии, и 
единственная «легитимная концепция» стала в СССР определять 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

67

пути развития научных исследований в самых разных сферах, в 
том числе и культурно-ландшафтных исследований. 

В постсоветской России ситуация, разумеется, уже совер-
шенно иная: быстро развивающееся культурное ландшафтоведе-
ние не отличается единством методологического подхода, но как 
раз феноменологическое направление представлено весьма фраг-
ментарно. Как «ландшафтную феноменологию культуры» пози-
ционирует свои работы В.Л. Каганский, хотя это не бесспорная 
самоидентификация. Различение «природных» и «культурных» 
ландшафтов, по В.Л. Каганскому, малопродуктивно: «всякое зем-
ное пространство, жизненная среда достаточно большой (самосо-
храняющейся) группы людей – культурный ландшафт, если это 
пространство одновременно цельно и дифференцировано, а группа 
освоила это пространство утилитарно, семантически и символиче-
ски» [Каганский, 2001, с. 24]. Феноменологическое «прочтение» 
ландшафта подразумевает признание самоценности и уникально-
сти каждого освоенного человеком участка земной поверхности. 
Культурный ландшафт подобен тексту; в его смысловом поле со-
пряжены природные и социокультурные элементы, его «расшиф-
ровка» требует постижения смыслов. 

 
 

Российская гуманитарная география 
и культурно-ландшафтные исследования 

 
Культурный ландшафт с конца ХХ в. стал важной темой в 

гуманитарной географии – междисциплинарном направлении, 
сфокусированном в первую очередь на гуманитарных исследова-
ниях пространства, моделировании и репрезентации географиче-
ских образов, – направлении, созданном доктором культурологии 
Д.Н. Замятиным, его последователями и коллегами. 

Термин гуманитарная география распространен, главным 
образом, именно в России; в англо-, франко-, немецкоязычной ли-
тературе он вообще не используется1. Вместе с тем и в отечествен-
ной науке это наименование трактуется далеко не однозначно.  

                                           
1 Так, в англосаксонской географии нет термина humanitarian geography (в 

отличие от близких по звучанию, но совершенно иных по содержанию терминов 
human geography и humanistic geography. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

68

В частности, существует максимально широкая интерпретация гу-
манитарной географии, в соответствии с которой данный термин 
закрепляется за всей «нефизической», «неприродной» ветвью гео-
графической науки [Ковалёв, 1995; Гладкий, 2010; и мн. др.] и, как 
таковой, выступает синонимом отечественных понятий общест-
венная география или социально-экономическая география (в ее 
широком смысле) и наиболее точным аналогом англоязычного 
термина human geography. 

Фокусировка же исследовательского объекта гуманитарной 
географии на проблематике географических образов, представле-
ний о географическом пространстве предполагает, разумеется, 
иные предметные рамки, но и здесь нет полного консенсуса1. При 
такой фокусировке гуманитарная география понимается как «со-
вокупность тесно взаимосвязанных направлений географии, изу-
чающих закономерности формирования и развития систем пред-
ставлений о географическом пространстве (в сознании отдельных 
людей, социальных, этнокультурных, расовых групп и др.), со-
гласно которым человек организует свою деятельность на опреде-
ленной территории» [Замятина, Митин, 2007, с. 151], как «меж-
дисциплинарное направление, изучающее различные способы 
представления и интерпретации земных пространств в человече-
ской деятельности, включая ментальную (мыслительную) деятель-

                                           
1 Как пишет Д.Н. Замятин в монографии «Гуманитарная география: про-

странство и язык географических образов» («программной» и одной из самых 
цитируемых книг ведущего разработчика этого междисциплинарного направле-
ния), «гуманитарная география охватывает в содержательном плане геополитику 
(геополитологию) и политическую географию, экономическую (социально-
экономическую) географию и геоэкономику; в то же время гуманитарная геогра-
фия рассматривается и как система методологических и теоретических подходов 
и приемов, используемых в указанных нами областях географического знания» 
[Замятин, 2003, с. 4]. Такая дефиниция автору данной статьи представляется так-
же весьма широкой и при этом спорной. Междисциплинарное направление, сфо-
кусированное, в первую очередь, на изучение представлений о географическом 
пространстве, «географических образов», никак не может покрыть собою все 
предметное поле социально-экономической и политической географии, геоэко-
номики и геополитики. Аналогично и с методами, теоретическими подходами и 
приемами. Наряду с методами и подходами гуманитарной географии, в этих об-
ластях научного знания широко используются и многие другие, в том числе 
вполне традиционные, не имеющие отношения к «гуманитарной географии». 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

69

ность» [Замятин, 2010, с. 126]; предлагаются и иные дефиниции, 
со своими нюансами и акцентами, в разных контекстах. 

Наряду с географическим образом, а также региональной 
(пространственной) идентичностью и пространственным (ло-
кальным) мифом, культурный ландшафт рассматривается в рос-
сийской гуманитарной географии в качестве одного из ее базовых 
понятий [там же]. Но здесь исследовательский подход к нему – 
специфический и особый: в гуманитарной географии главное вни-
мание уделяется образам ландшафта и их интерпретации, концепту 
гения места, ландшафтной мифологии, ландшафтному палимпсе-
сту [Замятин, 2003; Митин, 2004; Замятин, Замятина, Митин, 
2008], семантике и сакральным локусам ландшафта [Лавренова, 
2010; и др.]. Иными словами, гуманитарная география не охваты-
вает собою все культурное ландшафтоведение в целом, во всех его 
ипостасях; так, работы по культурному ландшафту отечественных 
физико-географов большей частью, в общем-то, далеки от гумани-
тарной географии – по исследовательским методам, научному те-
заурусу и дискурсу. Вместе с тем в культурно-ландшафтных ис-
следованиях ведущих российских культур-географов (см. 
предыдущий раздел статьи) влияние методологических подходов, 
используемых в «гуманитарной географии» (в частности, концеп-
ции географических образов Д.Н. Замятина), очевидно и весьма 
существенно. И это не удивительно, учитывая особо тесные связи 
российской гуманитарной географии с культурной географией1 – 

                                           
1 Вопрос о «сферах взаимопересечения» культурной географии и россий-

ской гуманитарной географии неоднозначный и непростой. Так, по мнению 
И.И. Митина, российская гуманитарная география к началу XXI в. «поглотила» 
основные культурно-географические темы [Митин, 2011], и в этом проявляется 
специфика исторического пути отечественной культурной географии. Вместе с 
тем в строгом смысле нетождественность гуманитарной географии и культурной 
географии очевидна; в российской культурной географии существуют немалые 
научные заделы, восходящие еще к антропогеографии и никак не связанные с 
подъемом гуманитарной географии в нашей стране в конце ХХ – начале XXI в. 
При этом, если культурная география, при всей своей междисциплинарности, 
однозначно является именно географической наукой, одной из «ветвей» общест-
венной географии (human geography), то российская гуманитарная география 
предметно и методологически находится, в полном смысле этого понятия, «на 
интердисциплинарном стыке» географических и смежных с нею гуманитарных и 
социальных наук; многие из научных разработок российских «гуманитарных 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

70

гораздо более близкие и органичные, чем, например, с традиционной 
экономической географией и многими социально-географическими 
дисциплинами. Важным практическим приложением гуманитарно-
географических ландшафтных изысканий являются моделирование 
образов ландшафта и брендинг территорий1. 

 
 

Заключение 
 
Культурно-ландшафтные исследования – один из ключевых 

полюсов роста в развитии современной культурной географии. И за 
рубежом, и в нашей стране они имеют огромное практическое, при-
кладное значение. Проводимые (не только учеными-географами, но 
и представителями смежных дисциплин) научные исследования, 
многочисленные публикации подготавливают общественное мнение 
к признанию роли культурного ландшафта в формировании куль-
турных идентичностей, историко-культурного пространства, среды 
жизни и творчества человека. 

Экспансия географии в предметные области гуманитарных 
наук – в этнологию, психологию, социально-культурную антропо-
логию, равно как и движение в обратном направлении – привнесе-
ние в географию моделей и теорий, наработанных в гуманитарных 
науках, – все это находит прямое отражение в эволюции научных 
представлений о культурном ландшафте, в том числе и во взаимо-
влиянии его разных концептов друг на друга (что само по себе, 
разумеется, позитивно). Однако, как и любой другой, данный про-
цесс имеет и оборотную сторону. Для культурной географии в ка-
честве таковой выступает прежде всего угроза «раствориться» в 
смежных гуманитарных науках, утратить – в той или иной мере – 
свою идентичность. Так, культурный ландшафт из объекта гео-
графического все более становится объектом социокультурных  
исследований, в которых связь с его природной, естественной 
первоосновой как бы уходит на задний план. И в связи с этим, по- 
видимому, отнюдь не случайно современная культурная география 

                                                                                             
географов» позиционируются в сфере культурологии даже в большей степени, 
нежели в предметном поле собственно географической науки. 

1 Брендинг территории – это целенаправленное формирование образа 
страны, региона или города в сознании граждан или мировой общественности. 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

71

возрождает традиции прежней антропогеографии, все более стре-
мится к комплексному страноведению, постижению характерных 
черт и географических образов стран, мест и местностей. 

Статья написана по результатам исследований по Программе 
Президиума РАН № 53 «Пространственная реструктуризация Рос-
сии с учетом геополитических, социально-экономических и гео-
экологических вызовов» (проект № 0148–2018–0030 П «Эволюция 
и адаптация основных типов местности России к современным вы-
зовам в разных географических условиях»). 

 
 

Список литературы 
 

1. Берг Л.С. Предмет и задачи географии // Изв. РГО. – М., 1915. – Т. 51, вып. 9. – 
С. 463–475. 

2. Веденин Ю.А. Проблемы формирования культурного ландшафта и его изуче-
ния // Известия АН СССР. Сер. геогр. – М., 1990. – № 1. – С. 3–17. 

3. Веденин Ю.А. Опыт культурно-ландшафтного описания крупных регионов 
России // Культурный ландшафт как объект наследия. – М.: Институт насле-
дия; СПб.: Дмитрий Буланин, 2004. – С. 338–382. 

4. Веденин Ю.А. Очерки по географии искусства. – СПб.: Дмитрий Буланин, 
1997. – 224 с. 

5. В фокусе наследия: Сб. статей / сост., отв. ред. М.Е. Кулешова. – М.: Ин-т 
географии РАН, 2017. – 688 с. 

6. География искусства. – М.: Ин-т Наследия, 1994–2011. – Вып. 1–6. 
7. Геттнер А. Как культура распространялась по Земному шару. – Л.: Начатки 

знаний, 1925. – 88 с. – [Hettner, 1912]. 
8. Геттнер А. География. Ее история, сущность и методы / пер. с нем. – Л.; М.: 

Госиздат, 1930. – 416 с. – [Hettner, 1927]. 
9. Гладкий Ю.Н. Гуманитарная география: Научная экспликация. – СПб.: Фило-

логический факультет СПбГУ, 2010. – 644 с. 
10. Делёз Ж., Гваттари Ф. Что такое философия? / пер. с фр. – М.: Ин-т эксперимен-

тальной социологии; СПб.: Алетейя, 1998. – 288 с. – [Deleuze, Guattari, 1991]. 
11. Замятин Д.Н. Гуманитарная география: пространство и язык географических 

образов. – СПб.: Алетейя, 2003. – 331 с. 
12. Замятин Д.Н. Гуманитарная география: предмет изучения и основные на-

правления развития // Общественные науки и современность. – М., 2010. – 
№ 4. – С. 126–138. 

13. Замятин Д.Н., Замятина Н.Ю., Митин И.И. Моделирование образов истори-
ко-культурной территории: методологические и теоретические подходы. – М.: 
Институт Наследия, 2008. – 750 с. 

14. Замятина Н.Ю., Митин И.И. Гуманитарная география // Большая российская 
энциклопедия. – М.: Изд-во БРЭ, 2007. – Т. 8. – С. 151. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

72

15. Исаченко А.Г. Ландшафтоведение и физико-географическое районирование. – 
М.: Высшая школа, 1991. – 366 с. 

16. Каганский В.Л. Культурный ландшафт и советское обитаемое пространство. – 
М.: Новое литературное обозрение, 2001. – 576 с. 

17. Каганский В.Л. Культурный ландшафт: основные концепции в российской 
географии // Обсерватория культуры: журнал-обозрение. – М., 2009. – № 1. – 
С. 62–70. 

18. Калуцков В.Н. Основы этнокультурного ландшафтоведения: Учеб. пособие. – 
М.: Изд-во МГУ, 2000. – 96 с. 

19. Калуцков В.Н. Ландшафт в культурной географии. – М.: Новый хронограф, 
2008. – 320 с. 

20. Ковалёв Е.М. Гуманитарная география России. – М.: Ла Ваяг, 1995. – 448 с. 
21. Кулешова М.Е., Стрелецкий В.Н. Формирование и эволюция представлений о 

культурном ландшафте // В фокусе наследия. – М.: Ин-т географии РАН, 
2017. – С. 313–329. 

22. Культурный ландшафт как объект наследия / под. ред. Ю.А. Веденина, 
М.Е. Кулешовой. – М.: Институт Наследия; СПб.: Дмитрий Буланин, 2004. – 
620 с. 

23. Лавренова О.А. Пространства и смыслы: Семантика культурного ландшаф-
та. – М.: Институт Наследия, 2010. – 330 с. 

24. Митин И.И. Комплексные географические характеристики. Множественные 
реальности мест и семиозис пространственных мифов. – Смоленск: Ойкуме-
на, 2004. – 160 с. 

25. Митин И.И. Культурная география в СССР и постсоветской России: история 
(вос) становления и факторы самобытности // Международный журнал иссле-
дований культуры. (Электронное издание). – 2011. – № 4 (5). – С. 19–25. 

26. Рагулина М.В. Культурная география: теория, методы, региональный синтез. – 
Иркутск: ИГ СО РАН, 2004. – 172 с. 

27. Рагулина М.В. Культурный ландшафт: интегральный взгляд. – Ульяновск: 
Зебра, 2015. – 147 с. 

28. Ратцель Ф. Народоведение / пер. с нем. – СПб.: Просвещение, 1902. – Т. 1. – 
764 с.; Т. 2. – 877 с. – [Ratzel, 1885–1888]. 

29. Ратцель Ф. Земля и жизнь: Сравнительное землеведение / пер. с нем. – СПб.: 
Изд-во Брокгауз-Ефрон. – Т. 1, вып. 1–4. – 1903–1905. – 737 с.; Т. 2. – 1906. – 
730 с. – [Ratzel, 1901–1902]. 

30. Риттер К. Землеведение Азии / пер. и доп. П.П. Семёнова. – СПб.: Тип. Импер. 
Академии наук, 1856. – Т. 1: Общее введение и восточная окраина Азии. – 736 с. 

31. Родоман Б.Б. Поляризованная биосфера. – Смоленск: Ойкумена, 2002. – 336 с. 
32. Саушкин Ю.Г. Культурный ландшафт // Вопросы географии. – М., 1946. – 

№ 1. – С. 97–106. 
33. Семёнов-Тян-Шанский В.П. Район и страна. – М.; Л.: Госиздат, 1928. – 311 c. 
34. Соколова А.А. Ландшафт в системе традиционных пространственных пред-

ставлений: географическая интерпретация диалектных образов. – СПб.: ЛГУ 
им. А.С. Пушкина, 2007. – 392 с. 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

73

35. Степун Ф.А. К феноменологии ландшафта // Труды и дни: Альманах-
двухмесячник. – М.: Мусагет, 1912. – № 2, март – апрель. – С. 52–56. 

36. Стрелецкий В.Н. Географическое пространство и культура: мировоззренче-
ские установки и исследовательские парадигмы в культурной географии // 
Известия РАН. Сер. геогр. – М., 2002. – № 4. – С. 18–28. 

37. Стрелецкий В.Н. Культурно-ландшафтные исследования в Германии: тради-
ции и современность // Культурный ландшафт: теоретические и региональные 
исследования / отв. ред. В.Н. Калуцков, Т.М. Красовская. – М.: Изд-во Моск. 
ун-та, 2003. – С. 42–54. 

38. Стрелецкий В.Н. Культурная география в России: особенности формирования 
и пути развития // Известия РАН. Сер. геогр. – М., 2008. – № 5. – С. 21–33. 

39. Стрелецкий В.Н. От антропогеографии к культурной географии: преемствен-
ность в развитии и новые исследовательские направления // Культурные 
ландшафты России и устойчивое развитие / отв. ред. Т.М. Красовская. – М.: 
Изд-во Моск. ун-та, 2009. – С. 23–29. 

40. Туровский Р.Ф. Культурные ландшафты России. – М.: Ин-т Наследия, 1998. – 
210 с. 

41. Тютюнник Ю.Г. О происхождении и первоначальном значении слова «ланд-
шафт» // Известия РАН. Сер. геогр. – М., 2004. – № 4. – С. 116–122. 

42. Bobek H. Die Stellung und Bedeutung der Sozialgeographie // Erdkunde. – 1948. –  
Bd. 2. – S. 118–125. 

43. Bobek H., Schmithüsen J. Der Landschaftsbegriff im logischen System der 
Geographie // Erdkunde. – 1949. – Bd. 3. – S. 112–120. 

44. Claval P. Géographie culturelle. Une nouvelle approche des societés et des mil-
lieux. – Paris: Armand Collins, 2003. – 288 p. 

45. Cosgrove D.E. Social formation and symbolic landscape. – Madison: The Univ. of 
Wisconsin Press, 1998. – 332 p. – [Cosgrove, 1984–1 st Ed.] 

46. Daniels S. Fields of vision: landscape imagery and national identity in England and 
United States. – Cambridge: Polity Press, 1993. – 260 p. 

47. Egli E. Mensch und Landschaft. Kulturgeographische Aufsätze und Reden. – 
Zürich; München: Artemis Verlag, 1975. – 376 S. 

48. Foucault M. Questions on geography: Interview with the editors of “Herodote” // 
Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings / ed. by C. Gordon, 
1972–1977. – Brighton: Harvester, 1980. – P. 63–77. 

49. Hartke W. Die «Sozialbrache» als Phänomen der geographischen Differenzierung 
der Landschaft // Erdkunde. – 1956. – Jg. 10, Heft 4. – S. 257–269. 

50. Hartke W. Gedanken über die Bestimmung von Räumen gleichen sozial-
geographischen Verhaltens // Erdkunde. – 1959. – Jg. 13, Heft 4. – S. 426–436. 

51. Hartshorne R. The Nature of Geography: A Critical Survey of Current Thought in 
the Light of the Past // Annals of Association of American Geographers. – 1939. – 
Vol. 29. – P. 171–645. 

52. Humboldt A. von. Ansichten der Natur mit wissenschaftlichen Erläuterungen. Bd 1: 
Über die Steppen und Wüsten. Ideen zu einer Physiognomik der Gewächse. Über 
Wasserfälle des Orinoco, bei Atures und Maypures. – Tübingen: J.G. Cotta, 1808. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

74

53. Jackson J.B. Discovering the vernacular landscape. – New Haven, CT: Yale Univ. 
Press, 1984. – 165 p. 

54. Jordan T., Rowntree L. The Human Mosaic: A Thematic Introduction to Cultural 
Geography. – 3 rd ed. – Cambridge: Harper & Row, 1982. – 444 p. 

55. Kant I. Immanuel Kant’s physische Geographie / Hrsg. von F.T. Rink. – Königs-
berg: Göbbels und Unzer, 1802. – Bd. 1–2. 

56. Lefebvre H. La production de l’espace. – Paris: Anthropos, 1974. – 512 p. 
57. Leng G. Zur “Münchner” Konzeption der Sozialgeographie // Geographische – 

Zeitschrift. – 1973. – Jg. 61, Heft 3. – S. 121–134. 
58. Lowenthal D. English Landscape // Man, Space and Environment. – N.Y.: Oxford 

University Press, 1972. – P. 81–112. 
59. Lowenthal D. Past Time, Present Place: Landscape and Memory // Geographical 

Review. – 1975. – Vol. 65, N 1. – P. 1–36. 
60. Mitchell D. Cultural landscapes: The dialectical landscape: Recent landscape re-

search in human geography // Progress in human geography. – 2002. – Vol. 26. – 
P. 381–389. 

61. Pitte J.-R. Histoire du paysage français. – Paris: Editions Tallandier, 1994. –  
Tome 1: Le sacré: de la préhistoire au XVe siècle. – 216 p.; Tome 2: Le profane: du 
XVIe siècle à nos jours. – 189 p. – [Pitte, 1983]. 

62. Ratzel F. Anthropogeographie. – Stuttgart: J. Engelhorn, 1882. – Bd. 1: Grundzüge 
der Anwendung der Erdkunde auf die Geschichte. – 604 S.; Bd. 2: Die 
geographische Verbreitung des Menschen. – Stuttgart: J. Engelhorn, 1891. – 781 S. 

63. Relph E. Rational Landscape and Humanistic Geography. – L.: Groom Helm, 
1981. – 231 p. 

64. Ruppert K. Die Sozialbrache in Westdeutschland // Agrarwirtschaft. – 1959. –  
Vol. 8, N 3. – S. 69–77. 

65. Ruppert K., Schaffer F. Zur Konzeption der Sozialgeographie // Geographische 
Rundschau. – 1969. – Jg. 21, Heft 6. – S. 205–214. 

66. Salter C.L. The Cultural Landscape. – Belmont, Ca: Duxbury, 1971. 
67. Sauer K. Morphology of Landscape // Publications in Geography. – University of 

California, 1925. – Vol. 2, № 2. – P. 19–53. 
68. Schlüter O. Die Erdkunde in ihrem Verhältnis zu den Natur- und Geisteswissen-

schaften // Geographische Anzeiger. – 1920. – Bd. 21. – S. 145–152, 213–218. 
69. Tuan Yi-Fu. Topophilia: A Study of Environmental Perception, Attitudes and  

Values. – Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall, 1974. – 260 p. 
70. Vidal de la Blache P. Principes de géographie humaine. – Paris: Armand Colin, 

1922. – 327 p. 
71. Wirth E. Zum Problem einer allgemeinen Kulturgeographie // Die Erde. – 1969. – 

Bd. 100. – S. 156–193. 
72. Wöhlke W. Die Kulturlandschaft als Funktion von Veränderlichen: Überlegungen 

zur dynamischen Betrachtung in der Kulturgeographie // Geographische Rund-
schau. – 1969. – Jg. 21, Heft 8. – S. 298–308. 

73. Zelinsky W. North America’s Vernacular Landscape // Annals of the Association of 
American Geographers. – 1980. – Vol. 70, N 1. – P. 1–16. 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

75

References 
 

1. Berg L.S. Predmet i zadachi geografii // Izv. RGO. – M., 1915. – T. 51, vyp. 9. – 
S. 463–475. 

2. Vedenin Yu.A. Problemy formirovaniya kul'turnogo landshafta i ego izucheniya // 
Izvestiya AN SSSR. Ser. geogr. – M., 1990. – N 1. – S. 3–17. 

3. Vedenin Yu.A. Opyt kul'turno-landshaftnogo opisaniya krupnyh regionov Rossii // 
Kul'turnyj landshaft kak ob"ekt naslediya. – M.: Institut naslediya; SPb.: Dmitrij 
Bulanin, 2004. – S. 338–382. 

4. Vedenin Yu.A. Ocherki po geografii iskusstva. – SPb.: Izd-vo Dmitrij Bulanin, 
1997. – 224 s. 

5. V fokuse naslediya. Sb. statej / sost., otv. red. M.E. Kuleshova. – M.: In-t geografii 
RAN, 2017. – 688 s. 

6. Geografiya iskusstva. Vyp. 1–6. – M.: In-t Naslediya, 1994–2011. 
7. Gettner A. Kak kul'tura rasprostranyalas' po Zemnomu sharu. – L.: Nachatki znanij, 

1925. – 88 s. – [Hettner, 1912]. 
8. Gettner A. Geografiya. Ee istoriya, sushchnost' i metody / per. s nem. – L.; M.: 

Gosizdat, 1930. – 416 s. – [Hettner, 1927]. 
9. Gladkij Yu.N. Gumanitarnaya geografiya: Nauchnaya eksplikaciya. – SPb.: 

Filologicheskij fakul'tet SPbGU, 2010. – 644 s. 
10. Delyoz Zh., Gvattari F. Chto takoe filosofiya? / per. s fr. – M.: In-t eksperimen-

tal'noj sociologii. – SPb.: Aletejya, 1998. – 288 s. – [Deleuze, Guattari, 1991]. 
11. Zamyatin D.N. Gumanitarnaya geografiya: prostranstvo i yazyk geograficheskih 

obrazov. – SPb.: Aletejya, 2003. – 331 s. 
12. Zamyatin D.N. Gumanitarnaya geografiya: predmet izucheniya i osnovnye naprav-

leniya razvitiya // Obshchestvennye nauki i sovremennost'. – M., 2010. – N 4. – 
S. 126–138. 

13. Zamyatin D.N., Zamyatina N. Yu., Mitin I.I. Modelirovanie obrazov istoriko-
kul'turnoj territorii: metodologicheskie i teoreticheskie podhody. – M.: Institut 
Naslediya, 2008. – 750 s. 

14. Zamyatina N. Yu., Mitin I.I. Gumanitarnaya geografiya // Bol'shaya rossijskaya 
enciklopediya. – M.: Izd-vo BRE, 2007. – T. 8. – S. 151. 

15. Isachenko A.G. Landshaftovedenie i fiziko-geograficheskoe rajonirovanie. – M.: 
Vysshaya shkola, 1991. – 366 s. 

16. Kaganskij V.L. Kul'turnyj landshaft i sovetskoe obitaemoe prostranstvo. – M.:  
Novoe literaturnoe obozrenie, 2001. – 576 s. 

17. Kaganskij V.L. Kul'turnyj landshaft: osnovnye koncepcii v rossijskoj geografii // 
Observatoriya kul'tury: zhurnal-obozrenie. – M., 2009. – N 1. – S. 62–70. 

18. Kaluckov V.N. Osnovy etnokul'turnogo landshaftovedeniya. Uch. posobie. – M.: 
Izd-vo MGU, 2000. – 96 s. 

19. Kaluckov V.N. Landshaft v kul'turnoj geografii. – M.: Novyj hronograf, 2008. – 
320 s. 

20. Kovalyov E.M. Gumanitarnaya geografiya Rossii. – M.: La Vayag, 1995. – 448 s. 
21. Kuleshova M.E., Streleckij V.N. Formirovanie i evolyuciya predstavlenij o kul'turnom 

landshafte // V fokuse naslediya. – M.: In-t geografii RAN, 2017. – S. 313–329. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

76

22. Kul'turnyj landshaft kak ob"ekt naslediya / pod. red. Yu.A. Vedenina, 
M.E. Kuleshovoj. – M.: Institut naslediya; SPb.: Dmitrij Bulanin, 2004. – 620 s. 

23. Lavrenova O.A. Prostranstva i smysly: Semantika kul'turnogo landshafta. – M.: 
Institut Naslediya, 2010. – 330 s. 

24. Mitin I.I. Kompleksnye geograficheskie harakteristiki. Mnozhestvennye real'nosti 
mest i semiozis prostranstvennyh mifov. – Smolensk: Ojkumena, 2004. – 160 s. 

25. Mitin I.I. Kul'turnaya geografiya v SSSR i postsovetskoj Rossii: istoriya 
(vos)stanovleniya i faktory samobytnosti // Mezhdunarodnyj zhurnal issledovanij 
kul'tury. (Elektronnoe izdanie). – 2011. – N 4 (5). – S. 19–25. 

26. Ragulina M.V. Kul'turnaya geografiya: teoriya, metody, regional'nyj sintez. – 
Irkutsk: IG SO RAN, 2004. – 172 s. 

27. Ragulina M.V. Kul'turnyj landshaft: integral'nyj vzglyad. – Ul'yanovsk: Zebra, 
2015. – 147 s. 

28. Ratcel' F. Narodovedenie / per. s nem. – SPb.: Prosveshchenie, 1902. – T. 1. – 
764 s.; T. 2. – 877 s. – [Ratzel, 1885–1888]. 

29. Ratcel' F. Zemlya i zhizn': Sravnitel'noe zemlevedenie / per. s nem. – SPb.: Izd-vo 
Brokgauz-Efron. – T. 1, Vyp. 1–4. – 1903–1905. – 737 s.; T. 2. – 1906. – 730 s. – 
[Ratzel, 1901–1902]. 

30. Ritter K. Zemlevedenie Azii / per. i dop. P.P. Semyonova. – SPb.: Tip. Imper. 
Akademii nauk, 1856. – T. 1: Obshchee vvedenie i vostochnaya okraina Azii. – 
736 s. 

31. Rodoman B.B. Polyarizovannaya biosfera. – Smolensk: Ojkumena, 2002. – 336 s. 
32. Saushkin Yu.G. Kul'turnyj landshaft // Voprosy geografii. – M., 1946. – N 1. – 

S. 97–106. 
33. Semyonov-Tyan-Shanskij V.P. Rajon i strana. – M.; L.: Gosizdat, 1928. – 311 c. 
34. Sokolova A.A. Landshaft v sisteme tradicionnyh prostranstvennyh predstav-

lenij: geograficheskaya interpretaciya dialektnyh obrazov. – SPb.: LGU  
im. A.S. Pushkina, 2007. – 392 s. 

35. Stepun F.A. K fenomenologii landshafta // Trudy i dni. – M.: Musaget, 1912. – N 2, 
mart – aprel'. – S. 52–56. 

36. Streleckij V.N. Geograficheskoe prostranstvo i kul'tura: mirovozzrencheskie 
ustanovki i issledovatel'skie paradigmy v kul'turnoj geografii // Izvestiya RAN. Ser. 
geogr. – M., 2002. – N 4. – S. 18–28. 

37. Streleckij V.N. Kul'turno-landshaftnye issledovaniya v Germanii: tradicii i sovre-
mennost' // Kul'turnyj landshaft: teoreticheskie i regional'nye issledovaniya / Otv. red. 
V.N. Kaluckov, T.M. Krasovskaya. – M.: Izd-vo Mosk. un-ta, 2003. – S. 42–54. 

38. Streleckij V.N. Kul'turnaya geografiya v Rossii: osobennosti formirovaniya i puti 
razvitiya // Izvestiya RAN. Ser. geogr. – M., 2008. – N 5. – S. 21–33. 

39. Streleckij V.N. Ot antropogeografii k kul'turnoj geografii: preemstvennost' v razvitii 
i novye issledovatel'skie napravleniya // Kul'turnye landshafty Rossii i ustojchivoe 
razvitie / otv. red. T.M. Krasovskaya. – M.: Izd-vo Mosk. un-ta, 2009. – S. 23–29. 

40. Turovskij R.F. Kul'turnye landshafty Rossii. – M.: In-t Naslediya, 1998. – 210 s. 
41. Tyutyunnik Yu.G. O proiskhozhdenii i pervonachal'nom znachenii slova «landshaft» // 

Izvestiya RAN. Ser. geogr. – M., 2004. – N 4. – S. 116–122. 



Концепт культурного ландшафта в мировой культурной географии: 
Научные истоки и современные интерпретации 

 

 

77

42. Bobek H. Die Stellung und Bedeutung der Sozialgeographie // Erdkunde. – 1948. – 
Bd. 2. – S. 118–125. 

43. Bobek H. Schmithüsen J. Der Landschaftsbegriff im logischen System der 
Geographie // Erdkunde. – 1949. – Bd. 3. – S. 112–120. 

44. Claval P. Géographie culturelle. Une nouvelle approche des societés et des mil-
lieux. – Paris: Armand Collins, 2003. – 288 p. 

45. Cosgrove D.E. Social formation and symbolic landscape. – Madison: The Univ. of 
Wisconsin Press, 1998. – 332 p. – [Cosgrove, 1984 – 1st Ed.]. 

46. Daniels S. Fields of vision: landscape imagery and national identity in England and 
United States. – Cambridge: Polity Press, 1993. – 260 p. 

47. Egli E. Mensch und Landschaft. Kulturgeographische Aufsätze und Reden. – 
Zürich; München: Artemis Verlag, 1975. – 376 S. 

48. Foucault M. Questions on geography: Interview with the editors of «Herodote» // 
Power / Knowledge: Selected Interviews and Other Writings / ed. by C. Gordon, 
1972–1977. – Brighton: Harvester, 1980. – P. 63–77. 

49. Hartke W. Die «Sozialbrache» als Phänomen der geographischen Differenzierung 
der Landschaft // Erdkunde. – 1956. – Jg. 10, Heft 4. – S. 257–269. 

50. Hartke W. Gedanken über die Bestimmung von Räumen gleichen sozial-
geographischen Verhaltens // Erdkunde. – 1959. – Jg. 13, Heft 4. – S. 426–436. 

51. Hartshorne R. The Nature of Geography: A Critical Survey of Current Thought in 
the Light of the Past // Annals of Association of American Geographers. – Vol. 29. – 
1939. – P. 171–645. 

52. Humboldt A. von. Ansichten der Natur mit wissenschaftlichen Erläuterungen. Bd 1: 
Über die Steppen und Wüsten. Ideen zu einer Physiognomik der Gewächse. Über 
Wasserfälle des Orinoco, bei Atures und Maypures. – Tübingen: J.G. Cotta, 1808. 

53. Jackson J.B. Discovering the vernacular landscape. – New Haven, CT: Yale Univ. 
Press, 1984. – 165 p. 

54. Jordan T., Rowntree L. The Human Mosaic: A Thematic Introduction to Cultural 
Geography. – 3rd ed. – Cambridge: Harper & Row, 1982. – 444 p. 

55. Kant I. Immanuel Kant’s physische Geographie / Herausg. von F.T. Rink. – 
Königsberg: Göbbels und Unzer, 1802. – Bd. 1–2. 

56. Lefebvre H. La production de l’espace. – Paris: Anthropos, 1974. – 512 p. 
57. Leng G. Zur “Münchner” Konzeption der Sozialgeographie // Geographische – 

Zeitschrift. – 1973. – Jg. 61, Heft 3. – S. 121–134. 
58. Lowenthal D. English Landscape // Man, Space and Environment. – N.Y.: Oxford 

University Press, 1972. – P. 81–112. 
59. Lowenthal D. Past Time, Present Place: Landscape and Memory // Geographical 

Review. – 1975. – Vol. 65, N 1. – P. 1–36. 
60. Mitchell D. Cultural landscapes: The dialectical landscape: Recent landscape re-

search in human geography // Progress in human geography. – 2002. – Vol. 26. – 
P. 381–389. 

61. Pitte J.-R. Histoire du paysage français. – Paris: Editions Tallandier, 1994. –  
Tome 1: Le sacré: de la préhistoire au XVe siècle. – 216 p.; Tome 2: Le profane: du 
XVIe siècle à nos jours. – 189 p. – [Pitte, 1983]. 



 
Стрелецкий В.Н. 

 

 

78

62. Ratzel F. Anthropogeographie. – Stuttgart: J. Engelhorn, 1882. – Bd. 1: Grundzüge 
der Anwendung der Erdkunde auf die Geschichte. – 604 S.; Bd. 2: Die 
geographische Verbreitung des Menschen. – Stuttgart: J. Engelhorn, 1891. – 781 S. 

63. Relph E. Rational Landscape and Humanistic Geography. – L.: Groom Helm, 
1981. – 231 p. 

64. Ruppert K. Die Sozialbrache in Westdeutschland // Agrarwirtschaft. – 1959. – 
Vol. 8, № 3. – S. 69–77. 

65. Ruppert K., Schaffer F. Zur Konzeption der Sozialgeographie // Geographische 
Rundschau. – 1969. – Jg. 21, Heft 6. – S. 205–214. 

66. Salter C.L. The Cultural Landscape. – Belmont, Ca: Duxbury, 1971. 
67. Sauer K. Morphology of Landscape // Publications in Geography. – University of 

California, 1925. – Vol. 2, N 2. – P. 19–53. 
68. Schlüter O. Die Erdkunde in ihrem Verhältnis zu den Natur- und Geisteswissen-

schaften // Geographische Anzeiger. – 1920. – Bd. 21. – S. 145–152, 213–218. 
69. Tuan Yi-Fu. Topophilia: A Study of Environmental Perception, Attitudes and  

Values. – Englewood Cliffs, NJ.: Prentice-Hall, 1974. – 260 p. 
70. Vidal de la Blache P. Principes de géographie humaine. – P.: Armand Colin, 

1922. – 327 p. 
71. Wirth E. Zum Problem einer allgemeinen Kulturgeographie // Die Erde. –  Bd. 100. – 

1969. – S. 156–193. 
72. Wöhlke W. Die Kulturlandschaft als Funktion von Veränderlichen: Überlegungen 

zur dynamischen Betrachtung in der Kulturgeographie // Geographische Rund-
schau. – 1969. – Jg. 21, Heft 8. – S. 298–308. 

73. Zelinsky W. North America’s Vernacular Landscape // Annals of the Association of 
American Geographers. – 1980. – Vol. 70, N 1. – P. 1–16. 


